
la
historiahistoria
delpacto
historia
la

delpacto



3

Tabla de Contenidos
Lección Página
  Introducción de la Serie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

 1. Los Pactos de la Promesa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6

 2. Pacto por Medio de Sacrificio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

 3. Una Promesa para la Creación . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

 4. Una Promesa para las Naciones. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18

 5. Una Promesa de Santidad . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22

 6. Una Promesa de Reyes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25

 7. Una Mirada Más de Cerca a la Ley . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

 8. Una Visión de Amor . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31

 9. El Pecado y el Santuario. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34

 10. El Crimen y el Castigo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37

 11. El Pacto en Crisis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40

 12. Profetas del Nuevo Pacto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

 13. El Clímax del Pacto . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

Nombre  ______________________________________________________________________________

Dirección  _____________________________________________________________________________

Ciudad/Estado/Código Postal  _________________________________________________________

La Historia del Pacto
Nuestro Dios del Pacto — 1ª Parte



6

Lección 1 
 

Los Pactos de la Promesa
Porque el Hijo de Dios, Jesucristo, que entre vosotros ha sido 

predicado por nosotros . . . no ha sido Sí y No; mas ha sido Sí en 
él; porque todas las promesas de Dios son en él Sí, y en él Amén, 

por medio de nosotros, para la gloria de Dios (2 Corintios 1:19, 20).

  Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•----------------•---------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: introducir los pactos divinos y la importancia de 
ellos en la historia progresiva de la Escritura y en la redención de Dios en 
Cristo.

Textos Clave: Mateo 1; Romanos 9:1-5; Efesios 2:11-13

Medite en Esto: Imagínese tomar un Nuevo Testamento en sus manos y 
por primera vez poder leerlo. Al llegar al final de la primera página queda 
bien claro de quién este evangelio trata: Jesús, quien nos salvará de todos 
nuestros pecados (Mateo 1:21). También quedaría claro que estas buenas 
nuevas parecieran ser la culminación de una historia mucho más larga. 
La primera línea de esa página afirma que Jesús es el hijo de David, hijo 
de Abraham. Quizás reconozca esos nombres, pero probablemente no 
muchos más en la genealogía de Mateo. ¿Y a qué se debe este cautiverio?

Cuando abrimos la Biblia, se nos presenta a Cristo. También somos 
introducidos a una historia — una larga historia en donde Jesús es un 



7

subtexto y un clímax. Si bien la Biblia se compone de muchos libros, que 
abarcan muchos siglos y consta de muchos géneros, doctrinas y principios, 
¡fundamentalmente es una historia! La verdadera historia del Dios verda-
dero que se ha revelado a Su pueblo. Lo que aprendemos en Romanos 
9:1-5 y Efesios 2:11-13 es que esta es la historia de Israel, y puede resu-
mirse como los pactos de la promesa o simplemente los pactos.

Si bien la meta final de esta serie de Nuestro Dios del Pacto es alcanzar 
un entendimiento más completo de lo que son el antiguo y el nuevo pacto 
y la forma en que ellos se relacionan, no obstante, el propósito de estas 
lecciones es la de explorar la palabra que ellos tienen en común: pacto — la 
naturaleza de los pactos divinos, sus características principales y contornos. 
Examinaremos la esencia de los pactos de la promesa con Noé, Abraham, 
Moisés, y David, notando la forma en que ellos sirven como capítulos vita-
les en el desenvolvimiento del plan redentor de Dios, y cómo cada uno en 
forma progresiva construye y expande en aquello que vino y estuvo en el 
camino antes que ellos tuvieran su cumplimiento en Cristo.

Una vez que reconocemos que 
nuestro Dios es un Dios de pacto y 
que Él quiere relacionarse con Su 
pueblo de esta manera de promesa, 
se hace evidente que el pacto es 
un concepto teológico clave. Este 
es un principio organizativo y un 
marco unificador por medio del cual 
logramos entender la historia de 
la Escritura y nuestro lugar en ella. 
Partiendo de esta relación única y 
distinta, la Cultural Background Study 
Bible (La Biblia de Estudio del Tras-
fondo Cultural) sostiene:

La autoidentidad de Israel, su 
visión de la historia, la creencia en su destino, su entendimiento de 
los atributos de Dios (e.g., como santo y fiel), el entendimiento de sus 
obligaciones con Dios (articuladas en la torá) y la base de la institución 
profética, todos se derivan directamente del pacto.

De modo que, si Dios es nuestro Dios del pacto, entonces nosotros 
somos Su pueblo del pacto. La exploración de las implicaciones de esta 
declaración es justamente de lo que esta serie de lecciones trata.

Concluimos esta lección introductoria con una observación esencial 
acerca de nuestro Dios y Sus pactos de promesa. La Biblia dice que éstos 
son de Él. Dios les llama “Mi Pacto” (Génesis 9:9; Éxodo 19:5; Salmo 89:28; 

“Nuestro Dios es un Dios de pac-
tos, y la Biblia cuenta la historia de 
Su pacto. De Adán a Noé, de Abra-
ham a Moisés y de David a Cristo, 
los pactos proporcionan el marco 
uni!cador de la historia redentora 

de Dios. Como tema central de toda 
la Escritura, el pacto revela y ordena 
los propósitos progresivos de Dios 
con Sus criaturas . . . (Nuestro Dios 

del Pacto, p. 7)



8

Isaías 54:10; Romanos 11:27; Hebreos 8:9). Éstos no tienen su origen en 
nosotros ni tampoco son por medio de nosotros, sino que provienen de Su 
soberana decisión y exclusiva gracia. “Y haré”, es lo dicho por Él con rela-
ción a Sus promesas del pacto (Génesis 12:1-3; Éxodo 6:5-8; Jeremías 31: 
31-33). Iniciación de Dios. Acción de Dios. 

Así que, aquí comenzamos nuestro viaje de entendimiento situándonos 
en la historia de Israel, sabiendo que los pactos de la promesa y su cumpli-
miento le pertenecen a Dios, y que ellos son “Sí” en Cristo. Eso es lo que la 
primera página del Nuevo Testamento revela: Abraham, David, e incluso el 
cautiverio son parte de esta historia del pacto — Su Historia, que conduce a 
Jesús — y nosotros somos parte de esa historia también.

Comente al Respecto

1. ¿Por qué la historia y el pacto tienen una relación muy estrecha den-
tro de la Escritura? ¿De qué manera Mateo 1 ilustra esto junto con el 
clímax de ellos en Cristo? ¿Cuáles personajes relacionados al pacto y 
eventos están incrustados y resaltados allí? 

2. ¿Cuál es el mensaje de Pablo concerniente a los pactos en Romanos 
9:1-5 y Efesios 2:11-13, y qué relación tienen con Israel y los gentiles 
creyentes en cada uno de ellos? ¿Cuáles son los cinco pactos en que 
estas lecciones se enfocarán? 



9

3. ¿Por qué es que debemos ver el concepto del pacto como un princi-
pio organizador y un cuadro unificador para entender la historia de la 
Escritura? ¿De qué forma es Jesús un subtexto y a la vez el clímax de la 
historia del pacto?

4. ¿Cuál es la importancia de que Dios le llame a los pactos “Mi pacto”? 
Génesis 9:9; Éxodo 19:5; Salmo 89:28; Isaías 54:10; Romanos 11:27; 
Hebreos 8:9.

Re!exione en Esto
Los pactos de la promesa nos recuerdan que nosotros somos un pueblo 

de esperanza. Si nuestro Dios del pacto hace promesas, entonces Él será 
fiel en cumplirlas. Ese es Su “Sí” en Cristo. Reflexione en las promesas que 
Él hizo a través de Noé, Abraham, Moisés, y David — cómo es que ellas 
se cumplen, no sólo en Cristo, sino también en nosotros. Nosotros ya no 
somos ajenos a los pactos, sino miembros y parte de la historia a través de 
Cristo.



10

Lección 2 
 

Pacto por Medio  
de Sacri!cio

“Juntadme mis santos, los que hicieron conmigo pacto con 
sacrificio” (Salmo 50:5).

  Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•---------------•---------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: definir la palabra pacto y la relación que crea en 
su forma divina y en el contexto bíblico. 

Textos Clave: Génesis 15:7-20; 2 Corintios 6:11-18

Medite en Esto: Ya hemos introducido los pactos de la promesa en la 
primera lección, sin embargo, antes que veamos en detalle cada uno en 
las próximas lecciones, primero necesitamos definir la palabra pacto. ¿Qué 
es un pacto? Sabemos casi de forma intuitiva que esto se está refiriendo a 
una relación de alguna clase. La palabra hebrea es berit, aunque su etimo-
logía es incierta. Su origen posiblemente incluye la idea de “cortar, comer, o 
atar”. Vemos justamente estas características en las ceremonias en donde 
se establece un pacto dentro de la Biblia. También podemos notar la exis-
tencia de toda clase de pactos realizados entre individuos, pueblos, y nacio-
nes. Partiendo de este contexto, un pacto puede ser finamente definido 
como una atadura o un acuerdo.



11

Y digo “finamente” porque tales definiciones son inadecuadas para des-
cribir la relación divino-humana descrita en la Escritura. De forma muy inte-
resante, si bien los estudios del Antiguo Medio Oriente nos han ayudado 
a entender mejor los pactos humanos, no obstante, nunca se ha encon-
trado otro caso — fuera de la Biblia — en donde un dios haya hecho un 
pacto con su pueblo. En última instancia, debemos definir un pacto divino 
mediante su contexto bíblico. O. Palmer Robertson ha dado a conocer esto 
en su excelente libro The Christ of the Covenants (El Cristo de los Pactos). 
Dentro del contexto de los pactos de la promesa, él escribe, “Un pacto es un 
vínculo de sangre soberanamente administrado”.

Esta simple definición capta de manera apropiada el testimonio bíblico, 
y lo hace en tres partes: un vínculo, de sangre, soberanamente adminis-
trado. Este último lo discutimos al final de la Lección 1. Dios le llama al 
pacto “Mi pacto” debido a que éste es originado y completado por Su sola 
y soberana elección. “De sangre”, esto habla de la naturaleza sacrificial del 
pacto, de lo sagrado y solemne de la relación. En donde quiera que Dios 
entra en un pacto de relación con Su pueblo, también allí hay sangre viva 
ofrecida en una ceremonia de ratificación. Desde el pacto de cortadura con 
Abraham hasta la cruz de Cristo (Génesis 15:7-20; Marcos 14:24), y desde 
la sangre del pacto por medio de Moisés y en Jesús (Éxodo 24:8; Hebreos 
9:20; 10:29; 13:20), podemos ver la vida del pacto divinamente establecida 
a través del amor sacrificial hacia la muerte. 

Es evidente entonces que en 
la forma en que las ceremonias 
para la creación del pacto con Noé, 
Abraham, y Moisés, la sangre de los 
animales simplemente prefiguró 
un mejor pacto y un sacrificio en la 
sangre de Jesucristo. Él nos amó y 
llevó sobre Sí mismo la maldición 
del pecado y de la muerte en la cruz 
(Hebreos 8:6; Gálatas 2:20; 3:10-14). 
¡Amén!

Dentro del contexto de “la sangre 
soberanamente administrada”, el 
vínculo del pacto toma la forma de 
los compromisos más serios y de 
la intimidad de las relaciones. Más que un simple acuerdo, el pacto divino 
declara que nuestro Dios del pacto desea una relación personal con Su 
pueblo. Dentro de este pacto, notablemente el trascendente Creador se 
acerca, mora con, y se une a Su pueblo. Siendo un pacto en sí, el matrimo-
nio es la mejor analogía bíblica de esta relación; es la razón por la cual la 

“Aquí está la base de la relación 
de pacto y la vida con Dios. Es 

extraordinario que en la ceremonia 
del corte del pacto que siguió, fue 

Dios quien pasó por las piezas, 
demostrando Su disposición de 
tomar la maldición en lugar de 

abandonar Sus promesas del pacto 
de bendecir al mundo entero a 

través de Abram (Nuestro Dios del 
Pacto, p. 10).



12

relación del pacto de Dios con frecuencia se expresa en términos de esposo 
(Dios) y esposa (Israel; cf. Oseas; Jeremías 31:32).

Esta íntima relación es declarada una y otra vez en lo que equivale a 
un lema del pacto con algunas variaciones esparcidas a través de toda la 
Biblia: “Y yo seré a ellos por Dios, y ellos me serán por pueblo” (Génesis 
17:7; Éxodo 6:7; Levítico 26:12; Jeremías 31:33; 2 Corintios 6:16). Esa fór-
mula muy familiar junto con los temas unificadores del pacto, revelan el 
verdadero objetivo del pacto: la reunión del Creador con Su creación. En 
Jesús esa meta es alcanzada en: Emmanuel es “Dios con nosotros” (Mateo 
1:23; cf. 28:20; Juan 1:14), conteniendo su realización final en el nuevo cielo 
y la nueva tierra (Apocalipsis 21:3).

Comente al Respecto

1. ¿Cuál es la palabra hebrea para pacto, y cuál es su significado básico? 
¿Cuál es la singularidad histórica de los pactos bíblicos? Enliste la defi-
nición de tres partes que O. Palmer hace, junto con la base bíblica para 
cada uno.

2. ¿Cuál es el papel e importancia de hacer sacrificios en la realización 
de un pacto divino, y en que partes aparecen dentro de los pactos con 
Noé, Abraham, y Moisés? Salmo 50:5; Génesis 8:20; 15:7-20; Éxodo 
24:8; 14:24. 



13

3. ¿Cómo se ve el progreso del tema “la sangre del pacto” desde Moisés 
hasta Jesús, y por qué éste último supera al primero? Hebreos 8:6; 
9:20; 10:29; 13:20. 

4. ¿Cuál es el lema del pacto, y de qué manera esto y la metáfora del ma-
trimonio nos ayudan a entender la naturaleza completa y la meta de la 
relación del pacto? Levítico 26:12; 2 Corintios 6:11-18; Apocalipsis 21:3.

Re!exione en Esto
Decir que nuestro Dios es un Dios de pacto, es lo mismo que decir que 

Dios es un Dios de relación — una relación apasionada, íntima, y sagrada 
entre Él y Su pueblo. ¡Esto es exactamente lo que pacto significa! El hecho 
de que la expresión más elevada, más completa, y más grandiosa de este 
pacto divino haya sido comprada por medio de la sangre del Hijo de Dios, 
debería dejarnos una impresión como pueblo del nuevo pacto, lo cual tam-
bién indica lo serio y lo preciosa que esta relación es.



14

Lección 3 
 

Una Promesa para  
la Creación

Pero Noé halló gracia ante los ojos de Jehová . . . Dijo, pues, Dios a 
Noé: . . . Estableceré mi pacto contigo (Génesis 6:8, 13, 18).

   Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•---------------•---------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: explorar el pacto de Dios con Noé y su alcance, 
ver su relación con la creación y su bendición, y lo que revela acerca del 
carácter de Dios.

Textos Clave: Génesis 8:20 — 9:1, 7-17; Deuteronomio 30:15-20

Medite en Esto: Habiendo introducido los pactos de la promesa de Dios 
y habiendo alcanzado un mejor entendimiento de lo que la palabra pacto 
significa, ahora saltemos al primero: el pacto de Dios con Noé. La palabra 
berit aparece por primera vez en Génesis 6:18, diez versos después de que 
la palabra gracia apareciera por primera vez. Cuando Noé encuentra gracia 
delante de Dios, Él le dice, “Estableceré mi pacto contigo”. El contexto de la 
historia en donde berit aparece por primera vez, revela la importancia salví-
fica de su paridad con gracia. 

Todos conocemos la historia básica muy bien: el arca, el diluvio, la 



15

promesa del arco iris. Más ampliamente hablando, el contexto del mundo 
impío de Noé vino a ser la culminación de la trágica historia que retrocede 
hasta la Caída en Edén. También somos conocedores de esa historia. Adán 
y Eva fueron creados para sostener una relación divina; ellos caminaban 
ante la presencia de Dios como seres bendecidos y fructíferos. Si bien, la 
palabra berit no aparece en Génesis 1-3, su condición básica sí lo hace. De 
modo que, cuando la rebelión y el pecado entraron en el Edén, entonces 
la bendición y la vida fueron intercambiados por la maldición y la muerte. 
Ya para el tiempo de Noé, esta triste historia ya había alcanzado un clímax 
violento. 

Pero justo aquí entre las tinieblas y la fatalidad, la gracia y el pacto relum-
bran luminosamente con el propósito de restaurar la vida y la bendición 
ante un mundo caído. Es dentro del contexto de esta depravación que el 
pacto aparece asociado con el plan redentor de Dios. El pacto de Dios con 
Noé consiste en la promesa de renovar la creación. Después del Diluvio, 
el mandato de Dios de “fructificad y multiplicaos y llenad la tierra” que fue 
dado a Adán (1:28) se extiende hasta la familia de Noé (9:1), y la maldición 
de Dios “maldita será la tierra por tu causa” queda sin efecto (3:17; 8:21). 

Se logran ver claramente las 
características clave de la relación de 
este acuerdo en ese pacto de Dios 
con Noé. Lo primero es que la ben-
dición y la maldición son categorías 
básicas del pacto. Dentro del pacto 
existen la vida y la bendición; fuera 
de él sólo existe la maldición y la 
muerte. Deuteronomio 30 lo articula 
de una mejor manera. Dios esta-
blece la vida, la muerte, la bendición, 
y la maldición delante de Israel y les 
ruega que escojan la vida, que se 
adhieran a Él por ser la vida (vv. 19, 
20). Estas categorías conflictivas corren a lo largo de la historia del pacto 
y son a la vez su razón de ser (Génesis 12:3; Deuteronomio 11:26; Salmo 
37:22; Gálatas 3:13, 14).

Lo segundo es el alcance universal de las promesas y los propósitos del 
pacto de Dios. Su pacto del arcoíris cubre a “toda carne” (Génesis 9:16), de 
igual manera son las promesas dadas a Abraham que declaran “y serán 
benditas en ti todas las familias de la tierra” (12:3). Los pactos Mosaico y 
Davídico también reflejan el plan “total” de Dios para redimir al mundo 
completamente en Jesús (Éxodo 19:5, 6; Deuteronomio 32:43; Romanos 
15:10; Salmo 67; Mateo 28:18; Juan 3:16).

“Aprendemos de Noé que el 
pacto está íntimamente relacionado 
con la creación, porque esta relación 

establecida por Dios es el medio 
por el cual Dios rescata la creación 

del pecado y la maldición y restaura 
la vida y la bendición, que eran los 

propósitos originales de Dios (Nues-
tro Dios del Pacto, p. 9).



16

También el alcance del pacto se logra ver en otro tema central. El arcoíris 
de Dios es un “pacto perpetuo” (Génesis 9:16). La implacable fidelidad de 
Dios para con Su pueblo, Sus promesas y Su plan, se pone de manifiesto en 
cómo Él llama a Sus pactos, “perpetuo” (17:7; Levítico 24:8; 2 Samuel 23:5; 
Salmo 105:10; Isaías 24:5; 55:3; Ezequiel 37:26; Hebreos 13:20). Éstos son 
de carácter eterno por causa de Él, y también debido a que ellos encuen-
tran su cumplimiento y su clímax en la historia del pacto: Cristo.

Finalmente, la aparición de la “gracia” de Dios en la historia de Noé, nos 
recuerda que los pactos de Dios están enraizados en Su gracia salvadora. 
Dios declara, “Con amor eterno te he amado . . . te prolongue mi misericor-
dia” (Jeremías 31:3). Este cortejante amor (hebreo: hesed y ahav) se encuen-
tra en el corazón de la relación del pacto, y es celebrado a lo largo de toda 
la Biblia (Éxodo 34:6; Deuteronomio 23:5; Salmo 136). La gracia salvadora 
de Dios para Noé, Su pacto de amor para con Su pueblo — ese amor que 
salva se encarna en Su Hijo.

Comente al Respecto

1. ¿De qué manera el pacto de Dios con Noé tiene relación con la historia 
de la creación y con su restauración? Génesis 8:20 — 9:17. ¿Qué expre-
sión acompaña a la palabra pacto por primera vez en Génesis 6, y cuál 
es su importancia?

2. Describa el papel que juega la bendición y la maldición como catego-
rías del pacto. ¿Por qué son importantes en la progresión de la historia 
del pacto? Génesis 8:21 — 9:1; 12:3; Deuteronomio 30; Salmo 37:22; 
Gálatas 3:13, 14.



17

3. ¿Cuáles son los dos temas que el pacto de Dios con Noé revela acerca 
del alcance de Sus propósitos y qué tan prevalentes son en los pactos 
de la promesa? Génesis 9:16, 17. 

4. ¿Qué atributo representa el corazón del pacto y del propio carácter de 
Dios? Éxodo 34:6. ¿Dónde es que éste se ve, y qué tan importante es 
para la historia de Noé y para la relación del pacto en general?

Re!exione en Esto
La próxima vez que usted vea un arcoíris piense en algo más que la pro-

mesa divina de no destruir al mundo nuevamente con un diluvio. Piense 
en la profundidad y en la anchura del amor que envolvió el pacto de Dios y 
que alcanza las profundidades para luego sacarnos de allí alejándonos de 
la maldición y de la muerte para bendición y vida. Aférrese a Él — ¡porque 
vuestra vida está en Él!



18

Lección 4 
 

Una Promesa para  
las Naciones

Mira ahora los cielos, y cuenta las estrellas, si las puedes contar 
. . . Así será tu descendencia. Y creyó a Jehová, y le fue contado por 

justicia (Génesis 15:5, 6). 

  Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•---------------•---------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: explorar el pacto y las promesas de Dios a Abra-
ham junto con la respuesta apropiada a la gracia de nuestro Dios del pacto.

Textos Clave: Génesis 12:1-4; 15:1-7; 17:1-11

Medite en Esto: Pocas son las páginas entre la historia de Noé y la de 
Abraham, más, sin embargo, es mucho el tiempo que ha pasado entre 
ambos. Y ahora, bajo la sombrilla del pacto universal de Dios concerniente 
a una creación renovada en Noé, Dios busca un nuevo compañero para el 
pacto. Dios centra Su atención en un solo hombre acompañado de su esté-
ril esposa. No podríamos cubrir toda su historia en detalle, pero sí pode-
mos centrarnos en la relación del pacto: lo que Dios promete y ordena, y la 
respuesta de Abraham hacia Él.

Ya de antemano hemos observado temas centrales del pacto que 



19

conectan a Noé con Abraham: “Mi pacto” (Génesis 6:18; 17:2); bendición y 
maldición (8:21 — 9:1; 12:3); universal y perpetuo (9:16; 12:3; 17:7); y rati-
ficado con un sacrificio (8:20; 15:9). Ahora la historia del pacto progresa 
desde el punto en que Dios dice a Noé “haré” hasta el punto en que éste 
con mucha gracia alcanza los oídos de Abraham: Dios repite “haré”, “la 
tierra que te mostraré, haré de ti una gran nación, te bendeciré, y engran-
deceré tu nombre, y serás bendición” (parafraseado). El Señor concluye Sus 
tan esperadas promesas:

“Bendeciré a los que te bendijeren, y a los que maldijeren maldeciré; 
y serán benditas en ti todas las familias de la tierra” (12:3).

No podemos exagerar la importancia de lo que aquí ha sucedido. Estas 
ocho promesas hechas a Abraham — personales, nacionales, y globales en 
alcance — subyacerán y orientarán la historia del pacto por todo el camino 
hasta llegar a Jesucristo. Génesis 15:1-7 se centra aún más en las prome-
sas. Dios les dará a esta estéril pareja un hijo, multiplicará su descendencia 
como las estrellas del cielo, y les dará la tierra.

¿De qué manera posible puede 
uno responder a estas increíbles 
promesas dadas por este impre-
sionante Dios hacedor del pacto? 
Justo aquí en la historia de Abraham 
vemos que emerge otro tema cen-
tral del pacto: “Y [Abraham] creyó a 
Jehová” (v. 6). ¡La fe es fundamental!

Esta es la única forma de res-
ponder apropiadamente a Dios 
y a Su misma gracia; uno de los 
pilares gemelos en la relación fiel y 
reciproca del pacto. Esta fe, la cual Dios cuenta por justicia, es básica para 
nuestra vida del pacto con Dios, tal como los apóstoles insisten (Romanos 
4:3; Santiago 2:23).

Aunque ha sido realzada en forma explícita en el pacto Abrahámico, 
Noé también sostuvo la misma fe. Hebreos 11:7 confirma que al construir 
el arca, Noé “fue hecho heredero de la justicia que viene por la fe”. Como 
veremos ésta se encuentra por todas partes en los pactos de la promesa. 

Pero algo más emerge aquí: el pacto de Dios viene acompañado de 
mandamientos. A Noé se le pidió que construyera un arca; a Abraham se le 
pidió que abandonara su tierra. La fe, por lo tanto, es una respuesta de dos 
pasos — confía y obedece, tal como el clásico himno nos recuerda.

Si promesa-creer es la parte central de la relación del pacto en Génesis 
15, entonces mandato-obedecer es la parte central de Génesis 17. Aquí el 

“Las promesas de Dios a Abram 
sobre los hijos y la tierra, son mila-

gros que solo Dios puede lograr. 
Aprendemos de Abraham que 

la única respuesta apropiada a la 
increíble iniciativa del pacto de Dios 
es la fe, con!ar en Él (Nuestro Dios 

del Pacto, p. 13).



20

Dios Todopoderoso repite las intenciones del pacto (¡trece veces!) mientras 
le indica a Abraham “anda delante de mí y sé perfecto”, y a la vez cambia 
su nombre (y el de Sara), y también da la circuncisión como señal del pacto 
para la familia de Abraham. Regresaremos a este importante tópico en 
futuras lecciones. Por ahora, solo queremos enfatizar el importante papel 
y el orden de la promesa-mandamiento divino, así como la fe-obediencia 
humana en la relación del pacto. 

En Abraham podemos ver no sólo la apropiada respuesta del pacto 
hacia Dios, sino también la naturaleza condicional e incondicional del 
pacto. Dios es fiel. Él cumple Sus promesas. Y éstas son irrevocables. Por 
nuestra parte, el “si” del pacto y nuestra participación, tiene como con-
dición la fe, es decir, confiar en Dios y obedecerle, aunque sea de forma 
imperfecta. Nosotros podemos rechazar a Dios y romper Su pacto, tal 
como Génesis 17 lo indica. Pero en Abraham tenemos un modelo del 
pacto. Aunque lleno de defectos, el patriarca es recordado por su fe y “por 
cuanto oyó Abraham mi voz, y guardó mi precepto, mis mandamientos, mis 
estatutos y mis leyes” (26:5). Y en Cristo hemos recibido las promesas de 
Dios para las naciones (12:3). Deseo que nosotros creamos y obedezcamos 
de igual manera.

 

Comente al Respecto

1. ¿Cómo es el progreso de la historia del pacto de Noé a Abraham? 
¿Cuáles son los temas que se hacen evidente en ambos? 

2. ¿Cuál es el significado de las promesas de “Yo haré” de parte de Dios 
hechas a Abraham? ¿Cuáles son esas promesas, y cuáles son sus alcan-
ces? Génesis 12:1-4; 15:1-7. ¿Cómo es que ellas orientan al resto de la 
historia del pacto? 



21

3. ¿Cuál es la respuesta de Abraham a las promesas de Dios? ¿Qué papel 
juegan los mandamientos de Dios en el pacto, y cuál es la respuesta de 
Abraham? ¿Cómo se relacionan estos pares? Génesis 12:4; 15:6: 17: 
1-11; 26:5. 

4. Qué es lo que Abraham nos enseña acerca de la relación del pacto? 
¿Qué tan importantes son sus promesas en su recorrido hasta llegar al 
final de la historia del pacto en Cristo?

Re!exione en Esto
Al meditar en Abram y Saraí, se nos hace un recordatorio de nuestra 

propia historia y de nuestra relación con Dios. En ellos yo veo mis propias 
esperanzas y limitaciones, mis oportunidades y mis fracasos. A medida que 
avanzamos (en este estudio y en nuestra vida), es confortante saber que, 
así como con Abraham y Sara, también Dios cuida de nosotros. Él tiene 
nuestra historia si confiamos en Él y le obedecemos.



22

Lección 5 
 

Una Promesa de Santidad
 “Ahora, pues, si diereis oído a mi voz, y guardareis mi pacto . . . 

vosotros me seréis un reino de sacerdotes, y gente santa”  
(Éxodo 19:5, 6). 

  Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•----------------•--------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: introducir el pacto de Dios con Israel y su rela-
ción a las promesas hechas a Abraham, y su lugar correcto en la historia 
del pacto.

Textos Clave: Éxodo 6:2-8; 19:1-6; 20:1-17; Deuteronomio 4:1-10

Medite en Esto: Ahora llegamos al pacto Mosaico que sirve de eje — es 
decir el término medio de los cinco pactos desde Noé hasta Cristo. Alcanzar 
una buena comprensión de éste es altamente relevante para nuestro obje-
tivo de entender su relación con el nuevo pacto. Regresaremos a este pacto 
con mayores detalles en las lecciones postreras. Por ahora sólo le daremos 
un vistazo y notaremos su lugar divino como un capítulo más en el desen-
volvimiento de la historia del pacto de Dios.

Cuando Dios habla en el Sinaí, ya la historia de Su pacto había avanzado. 
Éste sigue siendo “Mí pacto” (Éxodo 19:5), aunque en este caso se está 
dando con una nación, y es mediado por Moisés. La promesa del pacto 
es clara: “Y vosotros me seréis . . . gente santa” (v. 6). este es el objetivo 



23

principal del pacto Mosaico: “Yo soy Jehová que os santifico . . . seréis, pues, 
santos, porque yo soy santo” (31:13; Levítico 11:45). Los diez mandamien-
tos fueron expresados a Israel y ellos esbozan lo que una nación santa 
debe ser (Éxodo 20). Notablemente, estos mandamientos ¡son el pacto! 

“Y él os anunció su pacto, el cual os mandó poner por obra; los diez 
mandamientos, y los escribió en dos tablas de piedra” (Deuteronomio 
4:13).

¡Hablados y escritos por Dios! Eso dice mucho del significado divino de los 
mandamientos. 

Algunos podrían argumentar que los Diez Mandamientos son simple-
mente un código frio y legalista, o un callejón sin salida posterior a la fe de 
Abraham. Sin embargo, eso sería un grave error y una traición de la historia 
del pacto. La ley siempre juega una parte en cada pacto: Abraham (Génesis 
26:5), Noé (9:3-6), e incluso en Adán (2:17). Tal como hemos visto, la ley de 
Dios es un subgrupo del pacto. La Torá no es la fuente del pacto, sino una 
instrucción para la vida que está situada adentro del pacto. Esto lo vemos en 
la primera línea: “Yo soy Jehová tu Dios, que te saqué de la tierra de Egipto, 
de casa de servidumbre” (Éxodo 20:2).

Israel ya estaba en una relación con 
Dios. Observe el orden. Los manda-
mientos son dados dentro del contexto 
de Su redención y gracia: “Y cómo os 
tomé sobre alas de águila, y os he 
traído a mí” (19:4). La obediencia de 
Israel sigue a su éxodo. El enfoque 
del Sinaí es hacer de Israel una nación 
santa, sin embargo, su relación de fe 
hacia el pacto (4:31; 14:31; 19:9) ya 
existe en el plan de salvación estable-
cido por Dios (14:13; 15:2). A Israel se 
le hace un constante recordatorio de 
esto durante su viaje hacia la tierra prometida: “Yo soy Jehová tu Dios, que 
te saqué”. El pacto Mosaico está construido sobre este fundamento de gra-
cia.

Y por supuesto, este fundamento de redención esta enraizado en las 
promesas de Dios dadas a Abraham; de modo que el pacto Mosaico fluye 
desde Abraham. Dios atrae a Israel y lo saca de Egipto “Y os meteré en la 
tierra por la cual alcé mi mano jurando que la daría a Abraham, a Isaac, 
y a Jacob” (6:8). Esto también se le repite constantemente a Israel, espe-
cialmente en su rebelión; es decir, cómo es que Dios los rescató e hizo un 
pacto con ellos con el propósito de mantener las promesas que Él había 

“Cabe destacar cómo las condi-
ciones del pacto dadas a Israel por 
Moisés se basan en las promesas 
anteriores de Dios a Abraham. 
Estas nos indican los eventos 

fundacionales del pacto Mosaico: 
No la obediencia de Israel, sino el 
éxodo de Dios (Nuestro Dios del 

Pacto, p. 16).



24

jurado a Abram (33:1; Levítico 26:42: Números 32:11; Deuteronomio 30:20.
Todo esto es un eco de lo que Dios dijo a Abraham durante la ratifica-

ción de Su pacto: “Yo soy Jehová, que te saqué de Ur de los caldeos, para 
darte a heredar esta tierra” (Génesis 15:7). Abraham es traído para que 
ande por el sendero del Señor en la tierra señalada; Israel también debe 
hacerlo (17:1; 18:19; Deuteronomio 5:33; 8:6). La historia del pacto de 
Israel viene a ser la historia de Abraham, pero en grande. La gran nación 
prometida, es una nación santa (Génesis 12:2; Deuteronomio 4:1-10). Sin 
embargo, ¿Llegaría esta nación a ser santa? Sí — si ellos mantuvieran el 
pacto con Dios (Éxodo 19:5). Esa condición se mantiene por toda la historia.

Comente al Respecto

1. ¿Cuál es el objetivo básico del pacto Mosaico? Éxodo 19:1-6; 31:13; 
Levítico 11:45. ¿De qué manera los Diez Mandamientos tienen relación 
con este objetivo, y cómo logramos ver el significado de ellos? Éxodo 
20; Deuteronomio 4:13.

2. ¿Por qué la expresión “te saqué” es de importancia en el preámbulo del 
pacto? Éxodo 20:2. ¿Qué contextos críticos provee ésta, y qué tan im-
portante es este contexto en su continuidad? 6:2-8; 19:4; 31:13; 32:13.

3. ¿De qué manera la relación de fe y gracia del pacto ya está en vigencia 
cuando el pacto del Sinaí es provisto? Éxodo 4:31; 14:13, 31; 15:2; 19:9.

4. ¿Cómo es el pacto Abrahámico magnificado en el Sinaí? Génesis 
18:19; 26:5; Deuteronomio 6:7; 8:6. ¿De qué manera la promesa de 
una “nación grande” se cumple en una nación santa? Éxodo 19:6; 
Deuteronomio 4:1-10.

Re!exione en Esto
De frente a las palabras de Dios en el Sinaí y ante el objetivo del pacto 

para una nación santa, se nos vuelve a recordar que éste sigue siendo el 
objetivo de Dios para Su pueblo hoy en día — en Cristo y por medio del 
Espíritu: “Sed santos, porque yo soy santo”, porque vosotros sois “nación 
santa” (1 Pedro 1:2, 16; 2:9). Así que, al igual que Israel nosotros también 
somos llamados a oír y a obedecer.



25

Lección 6 
 

Una Promesa de Reyes
“Inclinad vuestro oído, y venid a mí; oíd, y vivirá vuestra alma; y 

haré con vosotros pacto eterno, las misericordias firmes de David” 
(Isaías 55:3).

  Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•----------------•--------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: estudiar el pacto de Dios con David, su relación 
y su lugar en la historia del pacto que eventualmente conduce al Mesías.

Textos Clave: 2 Samuel 7:8-17; 1 Reyes 2:1-4; Salmo 89:1-4, 19-37

Medite en Esto: Al acercanos al pacto de Dios hecho con David, vemos 
que la larga historia de los propósitos del pacto de Dios, están llegando a 
su clímax. Tanto en la vida, como en la poesía de David podemos casi sentir 
el nuevo pacto y la venida del Mesías. Sin embargo, antes de poner nuestra 
mirada hacia adelante, primero necesitamos ver hacia atrás. Ya para este 
momento podemos ver la forma en que los capítulos dados en forma indi-
vidual acerca de la historia del pacto hoy comienzan a traslaparse, a entre-
lazarse, y a progresar en una historia unificada del pacto.

El cuádruple pacto de Dios con David consiste en “Yo levantaré después 
de ti a uno de tu linaje . . . Afirmaré su reino. Él edificará casa a mi nombre, 
y yo afirmaré para siempre el trono de su reino” (2 Samuel 7:12, 13). La 
expresión reflejada es “Haré”, y ésta una promesa que indica un pacto, aun 



26

cuando la palabra en sí no aparezca allí. Aparece una remembranza del 
pacto de Dios con David en el Salmo 89: 

“No olvidaré mi pacto, ni mudaré lo que ha salido de mis labios. Una 
vez he jurado por mi santidad, y no mentiré a David. Su descendencia 
será para siempre, y su trono como el sol delante de mí” (vv. 34-36; cf. 
v. 3).

Notablemente, esta promesa de reyes se extiende hacia atrás hasta el 
pacto con Abraham: “reyes saldrán de ti”, Dios lo promete (Génesis 17:6). 
Esto paraleliza con Su promesa de una “simiente” a cada hombre. Abraham 
ha de poseer la tierra para siempre, y David ha de poseer el trono para 
siempre — el reino de la misma tierra (13:15, 2 Samuel 7:12). Similarmente, 
Dios les confirma a ambos hombres que Él engrandecería sus nombres 
(Génesis 12:2; 2 Samuel 7:9). ¡Y lo hizo!

El pacto Mosaico también anticipó a este rey y a este reino. Moisés escri-
bió acerca de él en Deuteronomio 17: 

“Y cuando se siente sobre el trono de su reino, entonces escribirá 
para sí en un libro una copia de esta ley . . . y leerá en él todos los días 
de su vida, para que aprenda . . . para guardar todas las palabras de 
esta ley y estos estatutos . . . para que no se eleve su corazón sobre sus 
hermanos” (vv. 18-20).

Así fue la vida del rey David, y él pasó esto a Salomón en 1 Reyes 2:

“Guarda los preceptos de Jehová tu Dios, andando en sus caminos, y 
observando sus estatutos . . . Y Sus testimonios, de la manera que está 
escrito en la ley de Moisés . . . para que confirme Jehová la palabra que 
me habló, diciendo: Si tus hijos guardaren mi camino, andando delante 
de mí con verdad, de todo su corazón y de toda su alma, jamás, dice, 
faltará a ti varón en el trono de Israel” (vv. 3, 4).

La ley de Dios fue algo precioso para David (Salmo 19), y por ende él 
anhelaba estar siempre en la casa 
del Señor (Salmo 27). Sin embargo, 
también vemos en su instrucción 
a Salomón la naturaleza condicio-
nal del pacto, tal como se ve con 
Abraham e Israel (Génesis 26:5; 
Éxodo 19:5). La relación del pacto es 
abierta, libre, e incluso puede recha-
zarse. No obstante, Dios insiste, Mi 
fidelidad nunca fallará, aún si sus 
hijos abandonaren Mi ley (Salmo 
89:30-34; cf. 132).

“Pero como con Adán, la histo-
ria del pacto cuenta cuán rara es la 
!delidad. El pecado y la maldición 
permanecen. Al !nal, las promesas 
eternas para Abraham y David sólo 
se cumplirían con todas las condi-

ciones cumplidas, en y a través de su 
“simiente” . . . Jesucristo . . . (Nuestro 

Dios del Pacto, p. 16).



27

El tiempo lo dirá. Lejos de la perfección, este “hombre conforme al cora-
zón de Dios” vendría a ser el estándar con que se mediría a todos los reyes 
subsecuentes (1 Reyes 11:6; 15:3, 11; 2 Reyes 14:3; 16:2; 18:3). Pocos alcan-
zaron esa altura. Finalmente, el trono de David quedó vacío, y una crisis del 
pacto sobrevino. De ello hablaremos más posteriormente. Por ahora sim-
plemente notemos que los Salmos y los Profetas vieron en las promesas de 
Dios hechas a David (“Y yo seré a él padre, y él me será a mí hijo”) a alguien 
mayor que Salomón. Pero una simiente, hijo de David, de Abraham, de 
Dios, quien uniría el trono de Dios con el de David, cumpliría los términos 
del pacto por siempre: ¡El Mesías! ¡Jesús! (Salmo 2, 45, 110, et al.).

Comente al Respecto

1. ¿Cuáles son las promesas de pacto de Dios a David, y cómo tiene re-
lación con el pacto Abrahámico? 2 Samuel 7:8-17; Génesis 12:2; 13:15; 
17:6. 

2. ¿Qué es lo que el pacto Mosaico pronostica e instruye en cuanto a los 
reyes? ¿De qué manera David fue impactado por esto? Deuteronomio 
17:14-20; 1 Reyes 2:1-4. 

3. Describa la parte condicional y la parte incondicional de “Si”, encontra-
da en el pacto Davídico. 1 Reyes 2:1-4; Salmo 89:1-4, 19-37; 132. ¿Qué 
es lo que dice respecto al Dios del Pacto y de dicha relación con Él?

4. ¿Cómo es que David vino a ser el modelo para medir a todos los futu-
ros reyes que vendrían después él? ¿De qué manera las promesas de 
Dios hacia David en cuanto a una simiente, a un hijo, y un trono para 
siempre, señalan a algo más grandioso que Salomón? Textos en la 
sección Medite en Esto.

Re!exione en Esto
¿Recuerda el ejercicio de reflexión en la Lección 1? Hemos llegado al final 

de circulo iniciado en el primer verso del Nuevo Testamento. “Libro de la 
genealogía de Jesucristo, hijo de David, hijo de Abraham”. Ahora logramos 
ver la magnitud de esa línea y de la historia del pacto que lo inspira. ¡Nues-
tro Dios del pacto y Sus promesas son sorprendentes!



28

Lección 7 
 

Una Mirada Más  
de Cerca a la Ley

“Y lo tendrá consigo, y leerá en él todos los días de su vida, para 
que aprenda a temer a Jehová su Dios, para guardar todas las 
palabras de esta ley y estos estatutos, para ponerlos por obra” 

(Deuteronomio 17:19).

  Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•----------------•--------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: identificar y definir las divisiones y distinciones, 
las partes y las prioridades del pacto Mosaico: La Torá.

Textos Clave: Salmo 19; Éxodo 20-24 (leer antes de la clase)

Medite en Esto: En la lección previa observamos la forma en la que el 
pacto Mosaico dio instrucciones a los futuros reyes de Israel, y cómo es que 
David guardó estos mandamientos y se los transmitió a Salomón: “andando 
en sus caminos, y observando sus estatutos y mandamientos, sus decretos y 
sus testimonios, de la manera que está escrito en la ley de Moisés” (1 Reyes 
2:3, énfasis agregado). David usa las mismas seis palabras para celebrar la 
“ley del Señor” en el Salmo 19. Uno o más de estos términos es usado a lo 



29

largo de toda la Biblia en referencia a la ley de Dios como un todo (Salmo 
119 es un buen ejemplo). 

Así que, regresemos a la Ley (Torá) y exploremos sus partes básicas 
y sus divisiones. Comencemos con la palabra misma. Generalmente 
hablando, la palabra Torá significa “instrucción”, tal como se ve en Prover-
bios (1:2). La Torá también puede referirse a los cinco primeros libros de la 
Biblia, o a todo el Antiguo Testamento (Jesús le llamó a los Salmos “su ley” 
en Juan 15:25). De manera que, de forma usual Torá se refiere a todo el 
corpus jurídico contenido en el pacto Mosaico desde Éxodo 20 hasta Deu-
teronomio 34. Al decir, “La Ley de Moisés”, “La Ley de Dios”, o “La Ley del 
Señor”, nos estamos refiriendo a todo, siendo ellos además términos sinó-
nimos (Lucas 2:22-24; Nehemías 8:1, 8).

Es famoso el conteo que los rabinos han hecho de 613 mandamientos 
(mitzvot — siendo el primero el creer en Dios basado en Éxodo 20:2): 365 
mandamientos negativos (prohibiciones, “no harás”) y 248 mandamientos 
positivos (prácticas, “harás”). La distinción más obvia notada por todo lector 
se realza entre los Diez Mandamientos y el resto de la ley. Éstos fueron 
hablados y escritos por el mismo Dios, fueron guardados en el arca del 
pacto, y fueron conocidos específicamente como el pacto.

Dentro de la ley también existen 
divisiones literarias — legal y narra-
tiva:

Diez Mandamientos (Éxodo 
20:1-17) Libro del Pacto (Éxodo 
21-23) Pacto Promulgado, Roto, 
Renovado (Éxodo 24, 32-34) El San-
tuario y su Servicio (Éxodo 25 — 
Números 10) Código de Santidad 
(Levítico 11, 17-26) El Recorrido de 
Israel por el Desierto (Números) 
La “Segunda” Ley o la Repetición 
(Deuteronomio) (Nuestro Dios del 
Pacto, p. 24).

Existe otra división popular que es conceptual en general — si no 
exhaustiva — que divide la parte moral, la ceremonial, y las leyes civiles. 
Tocante a estas tres, Allen Verhey sostiene lo siguiente en The Old Testa-
ment and Ethics, (El Antiguo Testamento y las Éticas), “aún cuando en la Torá 
no existe una distinción ordenada entre las leyes ceremoniales, civiles y 
morales, no obstante, las rúbricas tradicionales sí identifican funciones sig-
nificativas del material legal”. A grandes rasgos referente a estas tres divi-
siones útiles, he esbozado tres temas centrales en la ley: amor, santidad, y 

“Al igual que los cristianos, los 
judíos vieron en la Torá la división 
natural entre los Diez Mandamien-

tos, hablados por Dios directamente 
a todo Israel, y todas las leyes que 
siguieron . . . Si bien reconocen la 

unidad de la ley del pacto, los judíos 
y los cristianos dan prioridad a los 

Diez Mandamientos como el centro 
moral y el corazón de la Torá (Nues-

tro Dios del Pacto, p. 23).



30

justicia. Daremos una mirada más de cerca a estas tres partes en las leccio-
nes siguientes.

En el libro Nuestro Dios del Pacto, hemos enfatizado qué, aunque estas 
tres distinciones son útiles para organizar la ley, no obstante, la unidad 
del pacto permanece intacto: “[L]a Torá debe entenderse como un todo. 
Ninguna parte es dispensable u opcional. Toda la ley es la ley del Señor, e 
Israel estuvo atada a ella en una forma total (Deuteronomio 27:26; Gálatas 
5:3)” (p. 24).

Comente al Respecto

1. ¿Qué significa la palabra Torá y a qué se refiere? ¿Qué términos usa 
David y los Salmos al referirse a la ley y qué opiniones dan de ella? 
1 Reyes 2:3; Salmo 1, 19, 119.

2. ¿Con qué justificación han priorizado los judíos y los cristianos lo Diez 
Mandamientos por sobre el resto de toda la ley? ¿Por qué es eso signi-
ficativo?

3. Lea Éxodo 20-24 antes de la clase. Identifique en esa porción algunas 
leyes morales, ceremoniales y civiles y luego compártalas con la clase.

4. Las leyes y mandamientos de Dios han sido referidos desde antes 
de Moisés y mucho tiempo después de él (Génesis 26:5; 1 Corintios 
7:19). Haga una lista de ejemplos específicos de Génesis y del Nuevo 
Testamento.

Re!exione en Esto
Cualquier discusión tocante a la relación entre el antiguo y el nuevo 

pacto debe tener en cuenta la visión positiva de “la Ley del Señor” en los 
Salmos. Por la forma en que leemos, interpretamos, y aplicamos la ley 
de Dios, ésta aún permanece como una de las más críticas tareas en una 
iglesia como la nuestra que tiene como base la Biblia. Todavía así, decimos 
junto a David, “¡Oh, cuánto amo yo tu ley! Todo el día es ella mi meditación” 
(119:97).



31

Lección 8 
 

Una Visión de Amor
 “Amarás, pues, a Jehová tu Dios, y guardarás sus ordenanzas, 

sus estatutos, sus decretos y sus mandamientos, todos los días” 
(Deuteronomio 11:1).

  Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•----------------•--------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: observar que el amor es la visión moral del 
pacto Mosaico y también la expresión central de una nación santa.

Textos Clave: Levítico 19:1-18; Deuteronomio 6:1-9

Medite en Esto: En el desierto entre el Éxodo y la Tierra Prometida, Israel 
recibe el llamado de convertirse en una nación grande y santa (Deutero-
nomio 4:6-8; Éxodo 19:6). Pero ¿Cómo se vería eso en la realidad? Ambos 
textos sugieren que las leyes que Dios les había dado venían a ser la parte 
clave; sin embargo, ¿podríamos nosotros localizar un tema central? ¡Sí, 
podemos! Ese tema es el amor. Son dos los mandamientos tan apreciados 
que sobresalen y enfocan en su totalidad a la ley:

“Oye, Israel: Jehová nuestro Dios, Jehová uno es. Y amarás a Jehová 
tu Dios de todo tu corazón, y de toda tu alma, y con todas tus fuerzas” 
(Deuteronomio 6:4, 5).

“No te vengarás, ni guardarás rencor a los hijos de tu pueblo, sino 
amarás a tu prójimo como a ti mismo. Yo Jehová” (Levítico 19:18).



32

No necesitamos probar que el amor es el centro de la Torá; Jesús y Sus 
discípulos ya lo hicieron (Mateo 22:37-40; Gálatas 5:14; Santiago 2:8; 1 Juan 
4:21). Sin embargo, la verdad acerca del amor se encuentra dentro de la 
misma Torá, más específicamente en Deuteronomio. El mandamiento 
Shema sobre el amor se encuentra diez veces en ese lugar (6:5; 11:1; 19:9; 
30:20, et. al.). Además, lejos del cumplimiento forzoso y del frio legalismo, 
Dios llama a Su pueblo a una relación de amor que emana del corazón 
(4:29; 5:29; 8:5; 10:16; 26:16; 30:2, et al.). Notablemente, esta ley de amor se 
encuentra en el contexto de Su amor por Israel (7:7, 8; 10:15; 23:5).

El segundo más grande man-
damiento es lo mismo. “Amarás a 
tu prójimo como a ti mismo” viene 
dentro del contexto de “Santos 
seréis, porque santo soy yo. . . Yo 
Jehová” (Levítico 19:2, 18). El men-
saje es claro: el amor manifiesta la 
santidad y a la vez imita el mismo 
santo amor del Señor. Recordemos 
la auto revelación de Dios hacia 
Moisés después del incidente del 

becerro de oro, cuando éste le pidió a Dios le mostrase su gloria y su bon-
dad — lo que Moisés ve es el “amor inquebrantable” de Dios (Éxodo 33:18, 
19; 34:6, 7).

El mandamiento de amar a Dios y al prójimo fluye de la naturaleza 
misma de Dios. Éste es la cualidad central de la relación del pacto. La her-
mosa expresión de Juan “Nosotros le amamos a él, porque él nos amó pri-
mero” (1 Juan 4:19) está enraizada precisamente aquí en el pacto Mosaico. 
Sin embargo, para una nación grande y santa, el amor no es una genera-
lidad, sino acciones concretas tal como Levítico 19 lo realza. A lo largo de 
Deuteronomio, el interés de Dios por administrar justicia a los huérfanos, a 
las viudas, y a los extranjeros, viene a ser un excelente ejemplo (16:11-14; 
24:17-21). Además, observe el patrón divino: Dios ama al extranjero, así 
que también Israel ama al extranjero — de corazón (10:16-19).

De forma significativa, observamos que el primero y el décimo manda-
miento (“No tendrás dioses ajenos delante de mí . . .No codiciaras la casa 
de tu prójimo” (Éxodo 20:3, 17) vienen a ser lo opuesto de los dos grandes 
mandamientos. Nuestro Dios del Pacto hace la siguiente observación,

El amor cumple los Diez, sin embargo, lo opuesto del amor es la 
lujuria. La idolatría y la codicia transgreden el amor a Dios y el amor al 
prójimo. . . brevemente, la instrucción de la ley nos está diciendo que el 

“Destilando la ley en un solo prin-
cipio, la palabra que lo resume todo 
es amor. . . El amor es el corazón pal-
pitante de la instrucción de Dios y el 
medio mismo de la relación de pacto 
entre Dios y la humanidad (Nuestro 

Dios del Pacto, p. 32).



33

pecado es un fracaso de amar a Dios y al prójimo, particularmente en 
las formas en que Él lo ha establecido (p. 33).

La visión moral de amor de la Torá no está limitada al pacto Mosaico. 
Como veremos, ésta también informará al nuevo pacto.

Comente al Respecto

1. ¿De qué manera Jesús y los apóstoles reafirman el amor como el cora-
zón de la ley? Mateo 22:37-40; Gálatas 5:14; Santiago 2:8; 1 Juan 4:21.

2. ¿Qué tan importantes son el amor y el corazón en Deuteronomio? 
¿Cuál es el punto clave, y qué es lo que esto nos dice respecto a la ley y 
a la relación del pacto?

3. ¿Cuál es la relación entre la santidad y el amor en Levítico 19:2, 18? 
¿Cómo es que se ve el amor en acciones concretas en Deuteronomio 
10:16-19?

4. ¿De qué forma los dos grandes mandamientos tienen relación con el 
propio carácter de Dios y con el primero y el décimo mandamiento? 
Éxodo 34:6; 20:3, 17. 

Re!exione en Esto
También nosotros hemos sido llamados a ser una nación santa. Vida o 

muerte, bendición o maldición, amor o lujuria: esa es la elección moral en 
donde yace el pacto delante de nosotros. Aquellos que están en una rela-
ción con Dios lo escogen a Él debido a que Él es vida, bendición y amor.



34

Lección 9 
 

El Pecado y el Santuario
 “Y pondré mi morada en medio de vosotros, y mi alma no os 
abominará; y andaré entre vosotros, y yo seré vuestro Dios, y 

vosotros seréis mi pueblo” (Levítico 26:11, 12).

  Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•----------------•--------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: ver cómo es que la santidad tiene relación con 
la ley ceremonial, con el sistema de sacrificios, y con el servicio en el san-
tuario.

Textos Clave: Éxodo 25:1-9; Levítico 1:1-9; 16:29-34

Medite en Esto: En la lección pasada vimos cómo el tema del amor se 
encuentra en el corazón de la visión moral de la ley, y en el llamado de 
Israel a la santidad. En esta lección, veremos cómo ese tema de la santidad 
subyace la ley ceremonial, o el sistema del tabernáculo Mosaico junto con 
su sacerdocio. La distinción entre las categorías morales y ceremoniales es 
clave: la ley moral define lo que es pecado, mientras que la ley ceremonial 
limpia el pecado. La primera gobernó la conducta de Israel, entre tanto que 
la segunda dirigió la adoración de ellos.

La ley ceremonial es, en forma excedida, la mayor división del pacto 
Mosaico. La construcción del tabernáculo (junto con el lugar santo y el 
lugar santísimo) domina la segunda mitad de Éxodo, mientras que sus 



35

funciones (sacrificios y servicios santos) dominan la mayor parte de Leví-
tico. Alrededor del 75 por ciento de los 248 mandamientos positivos de 
la ley tiene relación con el sacerdocio Levítico. Israel fue llamado a ser un 
“reino de sacerdotes y una nación santa”. Esas palabras clave, sacerdote y 
santo, aparecen casi 400 veces sólo en Levítico.

Como una categoría central del pacto, el sacrificio se incrementa en una 
escala adecuada para una nación que mora con Dios. Y el lema del pacto “Y 
yo seré vuestro Dios, y vosotros seréis mi pueblo” adquiere un significado 
magnificado al erigirse un santuario sagrado en medio de Israel. Este tema 
relacionado al tabernáculo “Dios con nosotros”, continúa en desarrollo con 
David/Salomón, y Ezequiel, e incluso pasa al nuevo pacto. El sacrificio y la 
ofrenda son cosas centrales para este lugar de adoración. La misión de 
mantener un espacio sagrado entre un Dios santo y trascendente y un pue-
blo imperfecto, era el papel del sacerdocio. 

La naturaleza perdonadora de 
Dios queda demostrada aquí, tal 
como se ve en Nuestro Dios del Pacto: 

En este espacio santificado el 
Dios del pacto moraba con Israel 
. . . [y] Él expió sus pecados . . . En 
el servicio del santuario, el sa-
cerdocio ministraba, y cuando se 
hacía el sacrificio, el adorador que 
confesaba escuchaba “y obtendrá 
perdón” (Levítico 4:20; 5:10; 6: 7). 

En el Día de la Expiación de 
cada año, en el Lugar Santísimo, 
en el propiciatorio del arca del pacto, Israel experimentaba este perdón 
de manera más intensamente: “Ese día se hará expiación por ustedes, 
y así delante del Señor quedarán limpios de todos sus pecados” (16:30).

Desde este lugar santo se demostraba ritualmente el santo amor 
de Dios. La ley Mosaica llamó a Israel a la pureza, no a la perfección. 
La fragilidad de Israel y su dependencia de Dios era reconocida. En Su 
presencia, se había hecho provisión para el perdón personal y nacio-
nal. Los salmistas celebraron bellamente esta gracia y bondad de Dios. 
Los Salmos 32, 51, y 103, por ejemplo, están dedicados a la asombrosa 
gracia de nuestro santo Padre, mientras que los Salmos 1, 19, y 119 ce-
lebran Su palabra eternal. La ley enseñó a Israel no solo sobre el amor, 
sino también sobre la confesión y el arrepentimiento. David pudo rego-
cijarse en ambas cosas en un solo respiro: Hacer tu voluntad, Dios mío, 

“ . . . el objetivo del pacto eterno 
es restablecer la relación con Dios y 
la humanidad, para hacerle frente a 
la maldición del pecado y restaurar 
la bendición a toda la creación. El 
pacto de Israel fue un gran paso en 
esa dirección, ya que la palabra y la 
voluntad de Dios se dieron a cono-
cer en un grado nunca antes visto 

(Nuestro Dios del Pacto, p. 31).



36

me agrada; tu ley la llevo dentro de mí . . . Mi maldad se ha volcado 
contra mí, y me ha opacado la vista (40:8, 12).

Misericordia y verdad son los caminos del Señor para quienes cum-
plen fielmente su pacto. Señor, muy grande es mi pecado, pero haz 
honor a tu nombre, y perdóname (25:10, 11, p. 34).

¡Amén!

Comente al Respecto

1. ¿Qué es lo que usted aprende en cuanto a la intención de Dios por 
una relación de pacto y el papel que juega el santuario en ello según 
Levítico 26:11, 12? ¿De qué manera eso hace eco del Edén?

2.  ¿Qué cosa nos enseña la construcción y la forma del templo respecto a 
la santidad y a nuestra parte en la relación del pacto? Éxodo 25:1-9.

3. ¿Qué es lo que Levítico 1:1-9 nos enseña acerca de la visión de adora-
ción de la Torá?

4. ¿Qué es lo que Levítico 4:20; 5:10; 6:7 nos enseña acerca de nuestro 
Dios del pacto y del pacto Mosaico? ¿Qué tan importante era el Día de 
la Expiación para Israel? 16:29-34.

Re!exione en Esto
El tabernáculo fue donde la relación de pacto se experimentó de 

manera más íntima y gozosa. Dios con Su pueblo. El santuario de Israel 
presagió el punto culminante del pacto del perdón, la intimidad y el 
gozo en Jesús — “Emmanuel”, La presencia santa y encarnada de Dios 
con nosotros (Mateo 1:22; 28:20; Juan 1:14) (Nuestro Dios del Pacto,  
p. 35).



37

Lección 10 
 

El Crimen y el Castigo
 “Si alguno hubiere cometido algún crimen digno de muerte, y lo 

hiciereis morir, y lo colgareis en un madero . . . maldito por Dios es 
el colgado” (Deuteronomio 21:22, 23).

  Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•----------------•--------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: ver cómo es que la justicia divina tiene relación 
con la ley civil y el castigo, tanto a nivel individual como a nivel nacional.

Textos Clave: Levítico 26:3-8; 14-20; Deuteronomio 11:26-32

Medite en Esto: Ya hemos visto la ley moral y la ceremonial, y cómo tie-
nen relación con los temas del amor y la santidad. Ahora nos volvemos a 
una tercera división básica y tema de la ley: la ley civil y la justicia. Las leyes 
civiles son identificadas por su forma de jurisprudencia “si/entonces:” “Si un 
buey acorneare a hombre o a mujer, y a causa de ello muriere, el buey será 
apedreado” (Éxodo 21:28). Éstas asignan retribución y/o restitución por 
ofensas en contra, o que se derivan de la ley moral.

Tal como lo hemos documentado en Nuestro Dios del Pacto:

La ley de Dios debía gobernar una nación. La ley no solo definió lo 
que era el pecado sino que también respaldó esos estatutos con san-
ciones estrictas. Quebrantar la ley, desobedecer los mandamientos, se 
encontró con una dura retribución a nivel personal y nacional. Este es 



38

el principio de justicia. En el sentido legal, el pecado es un crimen y el 
crimen merece castigo (p. 36).

Como lo vimos en la Lección 8, la justicia puede ser positiva, o seas, 
pone en orden las cosas para la victima: es decir, para aquel que adminis-
traba la justicia para las viudas, los huérfanos y extranjeros (Deuteronomio 
10:18). El pueblo de Dios con frecuencia clamaba al Señor por este tipo de 
justicia dentro de la Biblia, lo cual involucraba directamente a Dios casti-
gando al opresor. Esta lección se enfoca en este último tipo que es aplicado 
de forma individual y nacional. 

La ley esboza cuatro principios de gobernación para la ejecución del 
justo castigo para todo individuo. Estos buenos principios permanecen aún 
para este tiempo:

1. Protección igualitaria bajo la ley: “Un mismo estatuto tendréis para 
el extranjero, como para el natural” (Levítico 24:22; cf. Números 
15:16).

2. Justicia ciega: “No hagáis distinción de persona en el juicio; así al 
pequeño como al grande oiréis” (Deuteronomio 1:17).

3. Castigo acorde al crimen: “Vida por vida, ojo por ojo, diente por 
diente, mano por mano, pie por pie” (19:21). 

4. Es inocente hasta que se pruebe lo contrario: “Sólo por el testimo-
nio de dos o tres testigos se mantendrá la acusación” (v. 15).

Una justicia como esta es motivo para ser una nación grande y santa.
La amenaza de una retribución 

divina también aplicaba a la nación 
como un todo. Aquí es donde vemos 
la categoría básica de bendición del 
pacto y nuevamente la maldición. 
Levítico 26 es un buen ejemplo, no 
obstante, el tema es más fuerte 
especialmente en Deuteronomio, 
en donde aparece una advertencia 
sobre una maldición más de veinti-
cinco veces — el doble de veces que 

el de la bendición (capitulo 27 y 28 son dedicados a este tema).

“He aquí yo pongo hoy delante de vosotros la bendición y la maldi-
ción: la bendición, si oyereis los mandamientos de Jehová vuestro Dios, 
que yo os prescribo hoy, y la maldición, si no oyereis los mandamientos 
de Jehová vuestro Dios, y os apartareis del camino que yo os ordeno 
hoy, para ir en pos de dioses ajenos que no habéis conocido” (11:26-
28).

“La amenaza de un castigo justo 
sirvió no solo para instruir sobre la 
gravedad del pecado y subrayar la 

necesidad de justicia, sino también 
para disuadir y restringir la fuerza 

destructiva del pecado (Nuestro Dios 
del Pacto, p. 36).



39

La ley describe un sombrío panorama de una vida alejada del pacto si 
Israel desobedeciera los mandamientos de Dios, menospreciara Sus esta-
tutos, aborreciera Sus juicios, y quebrantara Su pacto (Levítico 26:14, 15). 
La idolatría fue la más grande amenaza para la bendición y la relación del 
pacto de Israel, más, sin embargo, eso fue lo que ocurrió una y otra vez tal 
como lo veremos en la Lección 11.

Comente al Respecto

1. ¿Qué relación se ve entre el pecado, la maldición, la muerte, y Dios, en 
Deuteronomio 21:22, 23? ¿Cuál es la conexión con Adán?

2. ¿Es el castigo lo único que existe cuando administramos justicia? ¿A 
qué se refieren Deuteronomio 10:18 y Miqueas 6:8?

3. ¿Cuáles son los cuatro principios rectores de gobierno que la ley 
Mosaica ordena para un juicio justo, y qué tan relevantes son éstos en 
los sistemas modernos legales?

4. Qué papel juega la bendición y la maldición en la ley? ¿Qué es lo que 
acarreó la maldición sobre la nación?

Re!exione en Esto
Vivimos en un mundo lleno de injusticia que anhela la justicia. Eso 

debemos hacer. Esto es por lo que los profetas clamaron. Eso es lo que 
Dios requiere de nosotros: “Solamente hacer justicia, y amar misericordia, 
y humillarte ante tu Dios” (Miqueas 6:8). Sin embargo, al reflexionar en el 
panorama Mosaico y en la maldición de Dios sobre el pecado, nos damos 
cuenta de que todos estamos bajo ese veredicto, partiendo desde Adán. 
Moisés lo hizo más difícil. La única alternativa para escapar de la justa con-
denación de Dios por el pecado es ¡Jesús!



40

Lección 11 
 

El Pacto en Crisis
 “Por tanto, guardaréis mis estatutos y mis ordenanzas, los cuales 

haciendo el hombre, vivirá en ellos, Yo Jehová” (Levítico 18:5).

  Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•----------------•--------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: ver las limitaciones internas del pacto Mosaico y 
observar cómo fracasó al final dado que Israel fue del éxodo al exilio.

Textos Clave: Números 14:11-23; Nehemías 9 (Leerlos antes de la clase)

Medite en Esto: Equipados con un pacto de amor, de santidad, y justicia, 
y con una ley en la que Dios dijo “para que tengas prosperidad” (Deutero-
nomio 10:13), Israel está listo para entrar a la “buena tierra” prometida a 
los padres (1:25; 11:17). El enfoque nacionalista del pacto Mosaico se ve 
claramente debido a que su condición yace en la obediencia humana. Los 
límites de la ley son evidentes: ésta no ofrece vida eterna, sino una buena 
vida en una buena tierra, gobernados por una buena ley. La ley tampoco 
solventaba los problemas del pecado. Ésta únicamente busca contener el 
pecado al definirlo, limpiarlo y castigarlo. 

Sin embargo, el pecado no fue contenido. El pecado de Adán está escrito 
en grande en la historia de Israel bajo la ley. Como un microcosmos de 
la humanidad, a Israel no le fue mejor que a ninguno de nosotros. Ellos 
estuvieron de acuerdo con los términos del pacto divino. Y al igual que 



41

Abraham ellos tendrían que obedecer: “Haremos todas las palabras que 
Jehová ha dicho” Éxodo 24:3). Sin embargo, casi de inmediato, el pacto 
estuvo en crisis cuando Israel construyó un becerro de oro (32:1).

Tristemente, este no es un evento 
aislado, sino un rasgo persistente 
como nación. “Qué, por cierto, es pue-
blo de dura cerviz” Dios declara en el 
desierto. “generación perversa, hijos 
infieles”

(Éxodo 32:9; Deuteronomio 32:20; 
Salmo 78:32; 106:24; Hebreos 3:7 — 
4:2). Dios lamentaría la persistente 
incredulidad de Israel, y Moisés con-
tinuamente apelaría a Su inmovible 
amor (Números 14:11, 19). Este patrón 
se repite y viene a ser incorporado en 
la memoria y en la confesión de Israel 
(Salmos 78; 106).

Nehemías, al otro lado del exilio lo 
resume de la siguiente manera: “Pero 
Tú eres justo en todo lo que ha venido 
sobre nosotros; porque rectamente has hecho, más nosotros hemos hecho 
lo malo” (9:33). Él hace un llamado a la condición de la ley: “si el hombre 
hiciere, en ellos vivirá”, antes de clamar por el pacto de Dios y por Su con-
sistente amor (vv. 29, 32). Igual que Caleb y Josué, algunos se mantuvieron 
fieles al pacto. Siempre hubo buenos reyes y profetas piadosos, así como 
tiempos de bendición y reavivamiento a lo largo de la larga historia de 
Israel. Sin embargo, en su gran mayoría, es el exilio y no el éxodo lo que 
orienta su historia. Israel, junto con un pacto quebrantado deja como 
evidencia los límites de la ley: el hombre no los practicó no vivió por ellos 
(Gálatas 3:12).

Pablo cita Levítico 18:5 y Romanos 10:5 en Gálatas 3:12, describiendo a 
la ley como “débil por la carne” (Romanos 8:3). Aquí vemos como:

Estaba limitada por humanos carnales y rebeldes incapaces de vivir 
el amor (la ley moral). Estaba limitada por rituales de sangre carnales 
que apuntaban hacia el perdón y la santidad, pero que no podía libe-
rarlos por completo (ley ceremonial). Estaba limitada por amenazas y 
castigos carnales que no lograron reformar los corazones duros (ley 
judicial). La ley enseñó el amor, ilustró la santidad y supervisó la justi-
cia, pero no pudo darles vida . . . (Nuestro Dios del Pacto, p. 41).

“Pero la mayor parte de la histo-
ria del pacto de Israel es de fracaso, 

un pacto que casi termina antes 
de comenzar. El pacto Mosaico 
se rompió a los pocos días de su 

inauguración cuando un becerro 
de oro eclipsó a Dios. Siendo este, 

el primero de muchos. Con el 
pacto roto tantas veces a lo largo 

de su caminar por el desierto, solo 
las múltiples misericordias de Dios 
podrían explicar que Israel llegara 

a las orillas del Jordán (Nuestro 
Dios del Pacto, p. 38).



42

En el contexto de la crisis del pacto, del fracaso nacional, y del exilio, los 
profetas anticiparon algo más: el Dios de Israel actuaría en Su implacable y 
perdurable amor. La historia del pacto continúa; un nuevo pacto viene. 

Comente al Respecto

1. ¿Cuál es la instrucción de Dios en Levítico 18:1-5? ¿En qué forma ésta 
revela las limitaciones de la ley? ¿De qué manera es la ley débil por 
causa de la carne?

2. ¿Qué patrón definitorio se ve en Números 14:11-23? ¿Cómo puede 
describirse a Dios y a Israel, y qué es lo que Moisés hace?

3. Identifique este patrón en la memoria y confesión de Israel descrito 
en los Salmos 78 y 106. ¿Qué papel juega la fe y la incredulidad en este 
patrón?

4. ¿Cómo se ve la relación entre el éxodo y el exilio descritos en Nehemías 
9? ¿Qué verso cita Nehemías, y cómo describe él al Dios del pacto?

Re!exione en Esto
Israel dejó una cosa bien en claro: si de nosotros dependiera, no viviría-

mos según el amor, la santidad ni la justicia que nuestro Dios del pacto nos 
presenta. Si bien Dios es fiel, nosotros de nuestra parte no lo somos. He 
allí la razón por la cual necesitamos un nuevo pacto en Jesús y mediante Su 
Espíritu. Allí es donde se encuentra la promesa de la vida.



43

Lección 12 
 

Profetas del Nuevo Pacto
 “Os daré corazón nuevo, y pondré espíritu nuevo dentro de 

vosotros; y quitaré de vuestra carne el corazón de piedra, y os daré 
un corazón de carne. Y pondré dentro de vosotros mi Espíritu, y 

haré que andéis en mis estatutos, y guardéis mis preceptos, . . . y 
los pongáis por obra” (Ezequiel 36:26, 27).

  Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•----------------•--------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: ver la voz unificada de los profetas concerniente 
al nuevo pacto y su promesa, comenzando desde el mismo pacto Mosaico.

Textos Clave: Deuteronomio 30; Salmo 40:1-10; Jeremías 31:31-34

Medite en Esto: La promesa de Dios de un nuevo pacto viene a los pro-
fetas en el contexto del pacto quebrantado y del exilio, y de un Dios que no 
abandonará a Su pueblo. La cosa más sorprendente es darnos cuenta que 
la ley Mosaica anticipó su propio fracaso y la llegada de un nuevo pacto 
(Deuteronomio 30).

Ese maravilloso capítulo predice la maldición y el exilio, y un regreso 
hacia el Señor ya estando al otro lado (vv. 1, 2). Un previo mandamiento 
ya había sugerido un nuevo entendimiento del pacto cuando Dios le dijo a 
Israel que circuncidaran sus corazones (10:16). Así es como se les dice “Cir-
cuncidad, pues, el prepucio de vuestro corazón” para que ames a Jehová tu 



44

Dios con todo tu corazón (30:6). En 
Deuteronomio 30, la condición del 
pacto toma un giro de una práctica 
humana, a una acción puramente de 
Dios. Si hay vida y bendición, es por-
que el pueblo de Dios se aferra a Él 
en busca de estas maravillas debido 
a que Él es vida en Sí mismo (v. 20).

David igualmente es uno de esos 
primeros testigos. En el Salmo 40 él 
declara un “cantico nuevo” de libe-
ración divina, “Tu ley está en medio 

de mi corazón”, y la “salvación” que proviene de la justicia de Dios (vv. 1-10). 
Hebreos presenta una demanda de esto como una profecía de Jesús entre 
tanto que cita el nuevo pacto enunciado por Jeremías (10:5-18).

Con todo, la profecía de Jeremías es la expresión completa del nuevo 
pacto:

“He aquí que vienen días, dice Jehová, en los cuales haré nuevo 
pacto con la casa de Israel y con la casa de Judá. No como el pacto que 
hice con sus padres el día que tomé su mano para sacarlos de la tierra 
de Egipto; porque ellos invalidaron mi pacto, aunque fui yo un marido 
para ellos, dice Jehová. Pero éste es el pacto que haré con la casa de 
Israel después de aquellos días, dice Jehová; Daré mi ley en su mente, 
y la escribiré en su corazón; y yo seré a ellos por Dios, y ellos me serán 
por pueblo” (31:31-33; cf. v. 34).

El lema del pacto aparece al final. El nuevo pacto reestablece una rela-
ción de pacto con Su pueblo que proviene del corazón, y dando como resul-
tado un amor obediente, el cual es el énfasis primordial del Shema. En este 
nuevo pacto, Dios pone Su ley en sus mentes y la escribe en sus corazones. 
Anteriormente, Dios la escribió en tablas de piedra y fue puesta dentro del 
arca (Deuteronomio 10:2). La misma ley. Una posición más elevada. De esta 
manera Israel conoce mejor a Dios y el perdón en un nivel más elevado.

Ezequiel incluso provee de mayores detalles. Dios promete un nuevo 
corazón que obedecerá la ley de Dios a través de “Mi Espíritu”, el cual Él 
pondrá en Su Pueblo (36:26, 27; 11:19, 20). Isaías incluso agrega más acerca 
del nuevo pacto relacionándolo con el Mesías, con los gentiles, y con la 
revelación de Dios tocante a la justicia y la salvación para este mundo (42:1-
9; 51:1-8; cf. Romanos 1:16, 17).

Si la crisis del pacto se debió al fracaso de Israel de amar y obedecer 
a Dios, entonces Su nuevo pacto aborda en forma directa esas dificulta-
des, restaurando la relación, y tratando directamente con el pecado y la 

“Pero lo más maravilloso de todo 
es que el pacto Mosaico reconoció 
su propia limitación y fracaso den-

tro de sus páginas, y algo aún mayor 
es que fue incluso antes de que Israel 
pusiera un pie para cruzar el Jordán 

hacia Canaán (Nuestro Dios del 
Pacto, p. 38).



45

maldición para traer la bendición. En Cristo y con Su Espíritu, Dios alcanza 
exactamente eso.

Comente al Respecto

1. ¿De qué manera el pacto Mosaico predice su propio fracaso y anticipa 
un nuevo pacto en Deuteronomio 30? ¿Qué giro se ve en esto?

2. ¿Qué temas concernientes al nuevo pacto revela David en el Salmo 40, 
y de qué manera apuntan hacia Cristo?

3. ¿Cuál es el énfasis que se hace del nuevo pacto en Jeremías 31:31-34? 
¿De qué forma tiene relación con la ley Mosaica y con la profecía de 
Ezequiel? 36:26-28. ¿Qué es lo que Ezequiel agrega?

4. ¿Qué es lo que Isaías 42:1-9 y 51:1-8 dice respecto al nuevo pacto en 
vista de que éste tiene relación con el evangelio?

Re!exione en Esto
Con los profetas vemos que la historia del pacto se acerca a su culmi-

nación. Aún no estamos claros de cómo este nuevo pacto vendrá, pero sí 
vemos en los profetas el deseo apasionado de Dios por renovar la relación 
del pacto. Esto tiene que ver con la venida del Mesías, con el don del Espí-
ritu santo, y con Su ley escrita en los corazones.



46

Lección 13 
 

El Clímax del Pacto
 Pero cuando vino el cumplimiento del tiempo, Dios envió a su Hijo, 
nacido de mujer y nacido bajo la ley, para que redimiese a los que 
estaban bajo la ley, a fin de que recibiésemos la adopción de hijos 

(Gálatas 4:4, 5).

  Noé    Moisés  
Adán>-----------------•-----------------•----------------•--------------•---------------->Cristo

          Abraham       David

Objetivo de la Lección: introducir a Cristo como el clímax de la historia 
del pacto.

Textos Clave: Isaías 40:1-11; Marcos 1:1-11

Medite en Esto: Hemos cerrado el circulo de nuestro ejercicio de 
reflexión de la Lección 1. Ahora sabemos cómo es que está empaquetado 
Mateo 1:1: “Jesucristo, hijo de David, hijo de Abraham”. Ahora el significado 
de la cautividad y la expresión Enmanuel adquiere un significado más 
completo. No podemos captar a plenitud la identidad de Jesús y lo que Él 
ha hecho, sin primero conocer la historia del pacto con Adán, con Noé, con 
Abraham, con Moisés, con David, y con los profetas. Ezequiel 37 muestra la 
forma en cómo todos ellos se unen al final.

“Mi siervo David será rey sobre ellos, y todos ellos tendrán un solo 
pastor; y andarán en mis preceptos, y mis estatutos guardarán, y los 



47

pondrán por obra. Habitarán en la tierra que di a mi siervo Jacob, en la 
cual habitaron vuestros padres . . . Y haré con ellos pacto de paz, pac-
to perpetuo será con ellos . . . y pondré mi santuario entre ellos para 
siempre” (vv. 24-26).

Alusiones a los pactos de Dios con Abraham, con Moisés y con David, 
se alinean y tiene su cumplimiento en el pacto eterno con Cristo, el hijo de 
Abraham, hijo de David, quien cumple la ley y los profetas (Mateo 1:1; 5:17). 
Esta unidad que progresa hacia el clímax en Cristo, es de profunda impor-
tancia para una iglesia basada en Biblia. Los pactos proveen de lentes teo-
lógicos y de una estructura organizada por medio de la cual podemos leer, 
interpretar y aplicar toda la  Escritura a la luz de Cristo.

Isaías 40 es otro ejemplo. Los cuatro 
evangelios comienzan con “Preparad 
camino a Jehová; enderezad calzada 
en la soledad a nuestro Dios” (v. 3). ¡Es 
algo sorprendente que, en Cristo, el 
Dios hacedor del pacto con Israel haya 
venido! Qué mejor forma de llegar 
al clímax de la historia del pacto que 
haciendo que su mismo autor aparezca 
en carne (Juan 1:1, 14, 18).

En Nuestro Dios del Pacto, confe-
samos que Jesús no es solamente el 
Señor y el clímax de la historia del 
pacto; sino que Él es la historia.

Donde Adán desobedeció, Jesús 
obedeció (Romanos 5:19). Donde la 
maldición borró la bendición, Él fue 
hecho maldición para que pudié-
ramos recibir la bendición (Gálatas 
3:13, 14). Donde el pacto requería 
sacrificio, Él es el Cordero inmolado (Apocalipsis 13: 8). Donde hay ley, 
Él es sin pecado (Hebreos 4:15). Donde hay fidelidad, “no se haga mi 
voluntad, sino la tuya” (Lucas 22:42). Donde hay gracia, Él es la plenitud. 
Donde hay amor, Él lo dio todo. Donde está la promesa de la derrota 
del rey, el reino y la serpiente, Él es ¡Sí, sí, sí! Donde está el pacto eter-
no, Él es el Señor eterno sobre todo. ¡Nueva creación! Y nosotros con Él 
(Nuestro Dios del Pacto, p. 18).
¡Alabado sea el Señor! Ahora que ya hemos aprendido lo concerniente a 

la relación del pacto y su historia en este trimestre, hoy nos volvemos a la 

“El nuevo pacto es la gloriosa 
culminación del antiguo. Donde 
Israel no cumplió con el llamado 

y sus condiciones, Jesús nació 
de una mujer hecha bajo la ley, 

hecha de la carne de Israel y Adán 
para obedecer, encarnó todo, 
trascendiendo la letra de la ley 
para traer vida abundante en el 

Espíritu. Donde el antiguo estaba 
limitado en sus medios y alcan-

ces, prometiendo y pre!gurando 
un !n más allá de sí mismo, Jesús 
fue ese !n y un nuevo comienzo 
para Israel y todas las naciones 
(Nuestro Dios del Pacto, p. 41).



48

Parte segunda en el cuarto trimestre para explorar la relación entre el anti-
guo pacto y el nuevo con más profundidad.

Comente al Respecto

1.  ¿De qué manera ha mejorado su entendimiento tocante a los pactos 
desde que comenzamos en la Lección 1 (Mateo 1)? ¿Cuáles son sus 
conclusiones?

2. Identifique los pactos de la promesa en Ezequiel 37:24-26. ¿Qué tan 
importante es Isaías 40:1-11 para los Evangelios, y cuál es el mensaje? 
Marcos 1:1-11. 

3. ¿Por qué son importantes los pactos de la promesa para una iglesia ba-
sada en la Biblia como la nuestra? ¿De qué manera nos ayudan a leer la 
Biblia a la luz de Cristo?

4. Usando Gálatas 4:4, 5 como ejemplo, encuentre y comparta otros 
ejemplos de cómo el Nuevo Testamento presenta a Jesús como el clí-
max de la historia.

Re!exione en Esto
Y el Dios de paz que resucitó de los muertos a nuestro Señor Jesu-

cristo, el gran pastor de las ovejas, por la sangre del pacto eterno, os 
haga aptos en toda obra buena para que hagáis su voluntad, haciendo 
él en vosotros lo que es agradable delante de él por Jesucristo; al cual 
sea la gloria por los siglos de los siglos. Amén (Hebreos 13:20, 21).


